
 
 

Hội Nhà báo tỉnh Đồng Nai 
ĐÀI PHÁT THANH – TRUYỀN HÌNH TỈNH ĐỒNG NAI 

 
 

 

TÁC PHẨM DỰ THI 

LIÊN HOAN PHÁT THANH TOÀN QUỐC 

LẦN THỨ XVI NĂM 2024 

 
 

Nhóm tác giả/Bút danh: Mai Thị Ngọc Dung (Salyna) 

                                          Trần Gia Vinh 

                                          Trần Thị Ngân Triều 

  

 

Tên tác phẩm:  

“Gian nan đi tìm chữ viết bị thất lạc” 

 

 
Thể loại báo chí:  Chương trình phát thanh tiếng dân tộc (tiếng 

Chơro) 

 

Thời lượng:           30 phút  

 

Ngày phát sóng:  10/4/2024 
 

Dẫn chương trình: Mai Thị Ngọc Dung 

 

Kỹ thuật viên:  Nguyễn Thị Tốt 

 

Đơn vị:   ĐÀI PHÁT THANH- TRUYỀN HÌNH ĐỒNG NAI 

 

Điện thoại:   0908735347 

Email:   maidungdnrtv@gmail.com 



HỒ SƠ TÁC PHẨM DỰ THI 

LIÊN HOAN PHÁT THANH TOÀN QUỐC  

LẦN THỨ XVI – 2024 
---------------------------------------------- 

 

1. Tác phẩm: 

- Tên tác phẩm: “Gian nan đi tìm chữ viết bị thất lạc” 

- Thể loại: Chương trình phát thanh tiếng dân tộc  (tiếng Chơro) 

- Thời lượng: 30 phút 

- Thời gian phát sóng: 10/4/2024 

 

2. Tác giả: 

- Tên tác giả, nhóm tác giả: Mai Thị Ngọc Dung (Salyna), Trần Gia 

Vinh, Trần Thị Ngân Triều 

- Đơn vị: Đài PT-TH Đồng Nai 

- Địa chỉ đơn vị: 81 - Đường Đồng Khởi - P.Tam Hòa - TP. Biên Hòa 

- Điện thoại liên hệ: 0908735347 

- Email: maidungdnrtv@gmail.com 

 

3. Nhóm cùng thực hiện tác phẩm: 

- Người thể hiện: Mai Thị Ngọc Dung 

- Biên tập: Mai Thị Ngọc Dung 

- Kỹ thuật viên dàn dựng: Nguyễn Thị Tốt 

- Đạo diễn: Trần Thị Ngân Triều 

 

XÁC NHẬN THỦ TRƯỞNG ĐƠN VỊ 

                                                         (ký tên, đóng dấu) 



Thông tin trên bằng khen: 

 

Ban tổ chức đề nghị các đơn vị cung cấp chính xác, đầy đủ các nội dung sau 

để in bằng khen và các xác nhận khác: 

Tên tác phẩm: GIAN NAN ĐI TÌM CHỮ VIẾT BỊ THẤT LẠC 

Tên tác giả/nhóm thực hiện: Mai Dung (Salyna) – Gia Vinh – Ngân Triều 

* Trong trường hợp các đơn vị cung cấp thông tin không chính xác, đầy đủ, 

Ban tổ chức sẽ không xác nhận lại bằng khen 

 



 

Nội dung Chương trình phát thanh tiếng dân tộc Chơro 

Ngày phát sóng: 10/4/23 - Chủ đề: Gian nan đi tìm chữ viết bị thất lạc 
Ghi chú 

(Phần giới thiệu chương trình) 

(Nhạc cồng chiêng bài dân ca Chơro) 

Người dân tộc Chơro từng có nền văn hóa riêng, đặc sắc và có tác động nhất định 

đến không gian văn hóa của cả vùng Đông Nam bộ. 

(Tiếng hát dân ca Chơro) 

Tiếng Chơro là một phần quan trọng của sự đa dạng ngôn ngữ tại Việt Nam, và 

đóng vai trò không nhỏ trong việc bảo tồn, thúc đẩy việc hiểu biết giữa các dân tộc và 

ngôn ngữ khác nhau tại miền nam Việt Nam. 

Nhưng đến nay, hòa nhập vào cuộc sống hiện đại, phát triển, nhiều người Chơro 

trong cùng một gia đình… lại không thể hiểu tiếng nói của nhau. 

(Tiếng già làng Thổ Nơi) Khi mình nói tiếng dân tộc Chơro, nhờ chúng lấy cái 

chén, chúng không biết chén là cái gì, chúng hỏi mình đó là cái gì? 

(Tiếng người Chơro hát dân ca bằng tiếng Kinh) 

Trong mùa Lễ hội truyền thống quan trọng nhất của dân tộc, câu ca tiếng hát qua 

giai điệu dân ca Chơro… lại được cất lời bằng tiếng Kinh 

(Tiếng ông Điểu Toa) Người Chơro không dịch bài hát tiếng Kinh ra tiếng Chơro 

để truyền lại cho các em nhỏ sau này, vì người Chơro đã quên chữ viết của dân tộc… 

Trải qua bề dày thăng trầm của lịch sử, một trong những cộng đồng lớn các dân tộc 

thiểu số tại vùng Đông Nam bộ - người Chơro - đã đánh mất đi chữ viết của mình. 

(Tiếng Bộ trưởng Hầu A Lềnh) Dân tộc nào cũng có tiếng nói và chữ viết riêng và 

bản sắc văn hóa, nếu đánh mất đi thì sẽ có nguy cơ đánh mất dân tộc đó. 

Đó là một câu chuyện buồn, thôi thúc những người với tinh thần dám nghĩ, dám 

làm, yêu tha thiết truyền thống dân tộc, nét đẹp quê hương, gói ghém hành trang bước 

chân vào con đường gian nan, dài đăng đẳng: Hành trình sưu tầm chữ viết cho dân tộc 

mình. 

Và tôi là Salyna, người sẽ kể cho quý thính giả nghe câu chuyện này, trong chương 

trình phát thanh tiếng Chơro của Đài PTTH Đồng Nai, trên làn sóng fm97,5 Mhz, với 

nhan đề “Gian nan đi tìm chữ viết bị thất lạc” 

(Kéo dài nhạc nền rồi lên lời rao) 

 

Phần 1: Nỗi đau “Chữ viết bị thất lạc” Rao 

(Âm thanh hiện trường  

Lễ hội truyền thống Sayangva của người Chơro) 

Vào mỗi dịp tháng 3 âm lịch hàng năm, đồng bào dân tộc Chơro lại rộn ràng khai 

hội với Lễ hội độc đáo tạ ơn thần linh ban cho mùa màng bội thu - Lễ hội Sayangva. 

Năm nay, Lễ hội được tổ chức tại xã Xuân Thiện, huyện Thống Nhất, tỉnh Đồng 

 



Nai.  

Làng đồng bào Chơro tại xã Xuân Thiện lâu nay được xem là vùng đồng bào dân 

tộc lâu đời, với bề dày về giá trị truyền thống văn hóa. Salyna đã được mời tham gia 

Lễ hội, và theo chân ông Điểu Toa – một người đam mê nghiên cứu, giảng dạy tiếng 

dân tộc Chơro. Ông cũng là người được bà con trong làng yêu mến và khâm phục bởi 

hành trình đi tìm chữ viết Chơro cho dân tộc mình. 

(Âm thanh không khí Lễ hội rộn ràng 

Tiếng ông Điểu Toa tham gia lễ hội) 

Không khí lễ hội Sayangva rộn ràng từ sáng sớm tinh mơ, già làng, người có uy tín 

phân công công việc cụ thể cho bà con trong làng tạo nên sự gắn kết cộng đồng. Nhóm 

thanh niên trai tráng dựng cây nêu với mong muốn mang tin báo và thư mời đến thần 

linh; nhóm chuẩn bị mâm lễ vật gồm cơm lam, thịt nướng, bánh dày dâng lên thần linh 

với lòng thành kính; nhóm chuẩn bị các dụng cụ cho việc tham gia các môn thể thao 

truyền thống của đồng bào dân tộc mình; nhóm diễn tập bài cồng chiêng và điệu múa, 

bài hát đặc trưng của dân tộc… Tất cả trong trang phục truyền thống tạo nên sắc màu 

riêng có của cộng đồng dân tộc Chơro, xã Xuân Thiện nói riêng và đồng bào dân tộc 

Chơro trên địa bàn tỉnh Đồng Nai nói chung. 

Trong niềm hân hoan, rộn rã ấy, ánh mắt ông Điểu Toa đôi lần thoáng nét nghiền 

ngẫm suy tư, ông chia sẻ: 

(Tiếng ông Toa) 

Sayangva là lễ hội rất đặc sắc, ngày nay, không những người Chơro mà nhiều 

người không phải dân tộc Chơro cũng biết đến và tham gia. Tuy nhiên, có vài nét văn 

hóa trong Lễ hội đã bị lãng quên, khác đi so với nguyên bản. Không chỉ Sayangva, 

người Chơro còn có nhiều Lễ hội đặc trưng khác như Lễ hội Ốp Yang Va (khác vùng), 

Ốp Yang Vri… cũng đều có lễ nghi truyền thống. Có điều, tất cả đều được truyền 

miệng từ đời này qua đời khác, dường như không ai trong cộng đồng còn sử dụng chữ 

viết, hiện nay chỉ còn giữ tiếng nói. Mà khi truyền miệng như vậy rất dễ mai một, lãng 

quên. Như Lễ hội Ốp Yang Va đã dần mai một theo dòng chảy thời gian, hiện nay chỉ 

còn phục dựng ở một số nơi, như Bà Rịa Vũng Tàu. Còn Lễ hội Ốp Yang Vri đang 

đứng trước nguy cơ thất truyền. Tôi lo lắng đến một lúc nào đó cả những gì đặc sắc 

nhất của Sayangva thế hệ trẻ sẽ không còn nhớ nữa, nếu cứ lưu giữ theo cách truyền 

miệng như vậy. 

Điều ông Điểu Toa lo lắng ẩn nét rõ ràng hơn khi những thanh niên có mặt tại đây 

chủ yếu sử dụng tiếng Kinh để giao tiếp, những người dùng tiếng Chơro trò chuyện 

với nhau phần lớn là người già trong làng. 

(Âm thanh hiện trường các nhóm thanh niên tụ họp,  

hát bài hát Choro dịch từ tiếng Kinh) 

Lễ hội kéo dài đến đêm tối, tại khoảng sân trước nhà, người Chơro đốt lửa cùng 

nhau tiếp tục nhảy múa, hát ca. Những người đánh cồng vừa đi quanh đống lửa vừa 

đánh tấu lên tiếng cồng rộn rã.  

Sau một ngày vui vẻ, nhiều nhóm thanh niên lại cùng nhau tiếp tục tụ hội, hát vang 

những bài dân ca Chơro… bằng tiếng Kinh. 

Ông Điểu Toa lắng nghe, nhịp nhịp hai ngón tay theo từng giai điệu, rồi bật cười 



buồn: 

(Tiếng ông Toa) 

Đây là những bài dân ca tiếng Chơro dịch ra tiếng Kinh, các bạn trẻ thường hay 

hát vui trong những ngày Lễ hội. Tôi đã từng hỏi người già trong làng, sao người 

Chơro không dịch bài hát tiếng Kinh ra tiếng Chơro để truyền lại cho các em nhỏ sau 

này? Thì nhận được hồi đáp: Vì người Chơro đã quên chữ viết của dân tộc nên không 

dịch được tiếng Việt ra tiếng Chơro, và cũng khó học tập tiếng mẹ đẻ của mình… 

(Lên đoạn nhạc cảm xúc) 

Vì sao người Chơro lại quên đi chữ viết của mình? Đó là một câu chuyện dài đầy 

nuối tiếc. 

Người Chơro đến Đồng Nai khai khẩn lập nghiệp trước thế kỷ XVI, được xem là cư 

dân tại chỗ của vùng đất này. Tính đến nay Đồng Nai có khoảng hơn 16 ngàn người 

Chơro sinh sống, chiếm gần 9% nhân khẩu là đồng bào dân tộc thiểu số trên toàn tỉnh, 

xếp thứ 4 trong gần 40 thành phần dân tộc tỉnh Đồng Nai. Đồng Nai cũng là địa 

phương cho đông người Chơro sinh sống nhất vùng Đông Nam bộ. 

Ngôn ngữ của người Chơro đã trải qua một lịch sử phát triển và đối mặt với những 

sự thay đổi đáng kể. Trước đây, khi người Việt chưa định cư ở khu vực này, tiếng 

Chơro có sự chia rẽ giữa những người nói tiếng Chăm, thuộc ngữ tộc Malay-Đa Đảo, 

và những người nói tiếng Môn-Khmer. Đến tận giai đoạn giữa thế kỷ 20, để thuận tiện 

cho việc truyền giáo trong khu vực đồng bào Chơro sinh sống - chữ viết Chơro bắt đầu 

được quan tâm nghiên cứu. Vào khoảng thập niên 60 - 70 của thế kỷ 20, chữ Chơro đã 

bắt đầu có những sự thống nhất cơ bản và được đưa vào giảng dạy tại một số tỉnh có 

đồng bào Chơro sinh sống. Song, do nhiều biến động, đến nay hầu hết các tài liệu về 

chữ viết đã không còn đầy đủ nữa. Nhiều vị cao niên cũng chỉ biết rằng, chữ viết của 

dân tộc mình đã thất truyền từ lâu. Ông Trần Văn Lý – Người uy tín đồng bào dân tộc 

Chơro, xã Xuân Thiện, huyện Thống Nhất cho hay: 

(Tiếng ông Lý) 

Mình không có chữ viết nên có biết lưu giữ lại gì đâu, người lớn truyền miệng chỉ 

lại người nhỏ, rồi dần dần quên đi nhiều thứ. Như Lễ hội Ốp Yang Vri bây giờ phải 

phục dựng, bổ sung các điệu múa, điệu hát dân gian theo đúng nguyên bản diễn 

xướng của Lễ hội. Nếu có chữ viết riêng, lưu truyền riêng, thì có lẽ các ông bà xưa 

cũng có lưu truyền lại. Đây là điều thiệt thòi khi không có chữ viết. 

Người Chơro ngày nay chủ yếu nói tiếng Kinh, thế nên, ngôn ngữ đã có phần bị mai 

một. Ngôn ngữ ít dần người nói, lại không có chữ viết, càng khiến đà mai một tăng 

nhanh hơn. Đây là điều trăn trở bao năm với những người lớn trong làng. Già làng Thổ 

Nơi, dân tộc Chơro -  Ấp Tín Nghĩa, xã Xuân Thiện chia sẻ: 

Băng: 

“Người lớn biết tiếng Chơro nay đã già hết rồi. Chắc chắn là sợ mai một, trẻ con 

dân tộc bây giờ nói tiếng Việt, khi mình nói tiếng dân tộc Chơro, nhờ chúng lấy cái 

chén, chúng không biết chén là cái gì, chúng hỏi mình đó là cái gì?  

Bà Thị Nhung, dân tộc Chơro cũng bày tỏ nguyện vọng: 

Băng: 

Mong muốn con cháu duy trì tiếng dân tộc để biết tiếng dân tộc mình, không biết 



nhiều cũng biết ít, rất là quan trọng. 

 

(Nhạc nền bài hát dân ca tiếng Chơro đầu Lễ hội) 

Sau tất cả mọi khác biệt về sắc phục, văn hóa, đời sống, điều quan trọng nhất để 

phân biệt sự tồn tại của một dân tộc có lẽ là tiếng nói, tiếng nói còn thì dân tộc còn. 

Mà để lưu truyền, bảo tồn tiếng nói thì chữ viết chính là hình thức quan trọng nhất. 

Tiến sĩ Văn hóa dân gian Nguyễn Thị Nguyệt – Phó Chủ tịch Hội Văn học nghệ thuật 

tỉnh Đồng Nai cho hay: 

(Tiếng TS Nguyệt) 

Cái việc mà một dân tộc không bảo lưu, bảo tồn được chữ viết của mình rõ ràng là 

có những sự không thuận lợi. Thứ nhất là trong việc tra cứu các văn bản, tư liệu liên 

quan phong tục, tập quán, lễ hội. Việc chúng ta là Latinh hóa chữ viết của họ nó cũng 

hạn chế, tới thế hệ trẻ thì lại ít quan tâm. Ví dụ ngày xưa người già, nghệ nhân, người 

ta am hiểu một vấn đề gì đó người ta lưu lại, còn trẻ em chắc chắn sẽ không biết cái 

đó, không biết luôn, mặc dù nó là người Chơro nhưng nó không hỏi nghệ nhân đó thì 

đâu biết được? Thì rõ ràng là có sự không thuận lợi trong việc truyền đạt phong tục 

tập quán. 

Thống kê cho thấy, người Chơro xa xưa có hàng chục Lễ hội truyền thống liên quan 

đến phong tục tập quán thờ thần Núi, thần Rừng, thần Lúa…, đến nay nổi lên nhất chỉ 

còn Lễ Sayangva. Chỉ duy nhất một Lễ hội cho một nền văn hóa dân tộc lâu đời ở khu 

vực miền Nam, với đa phần nghi lễ truyền thống bị lãng quên, các điệu múa đặc trưng 

cũng không còn, là điều vô cùng đáng tiếc. Thậm chí hiện tại, giữa người Chơro với 

nhau cũng giao tiếp nhiều bằng tiếng Kinh, lời ru con bằng những làn điệu dân ca 

Chơro cũng thưa thớt dần…  

Chính điều này đã không ngừng thúc đẩy nhiều nhà nghiên cứu, những người con 

của dân tộc Chơro dành rất nhiều năm, thậm chí gần cả đời để sưu tầm, đi tìm lại chữ 

viết của dân tộc mình. Trong đó có ông Điểu Toa. 

Xuất phát từ lòng yêu tha thiết văn hóa của dân tộc và lo sợ có ngày mai một, ông 

Điểu Toa đã quyết tâm tìm cách để bảo tồn được ngôn ngữ của Chơro, dù cho đó là 

hành trình vất vả hàng chục năm qua. 

 

Phần 2: Từ cậu bé chăn bò đến người tìm lại chữ viết của dân tộc  

 

(Âm thanh dạy đọc, viết chữ Chơro tại nhà ông Điểu Toa) 

Đều đặn vào mỗi buổi sáng thứ 7 hàng tuần, lớp học chữ Chơro tại nhà ông Điểu 

Toa lại đông đúc các em nhỏ đến học.  

Phòng khách được ông Điểu Toa tận dụng, kê bàn ghế đơn sơ, tấm bảng đen nhỏ 

được treo lên, dùng phấn trắng nắn nót từng chữ viết Chơro tên bài giảng, vậy là một 

lớp học miễn phí được hình thành.  

Lớp có vài chục em, lúc đủ, lúc vắng, nhưng với sự kiên trì của thầy Điểu Toa, lớp 

học luôn được duy trì và nhận được sự cổ vũ của cộng đồng dân tộc ChơRo tại xã 

 



Xuân Thiện. Em Lê Nguyễn Ngọc Trâm – học viên của lớp rất hồ hởi chia sẻ về thành 

quả của mình: 

(Tiếng em Trâm) 

Sau thời gian tiếp xúc thì em thấy tiếng dân tộc của mình rất hay. Em thường về nhà 

giao tiếp với người thân bằng tiếng dân tộc để giữ nguồn gốc không bị mất. Qua quá 

trình học em cũng tiếp thu được rất nhiều điều về nền văn hóa của dân tộc mình. Còn 

có rất nhiều bài hát dịch sang tiếng Chơro, em thích nhất bài ca “Khi mẹ lên 

nương”… 

(Giọng em Trâm hát bài “Khi mẹ lên nương”) 

(Lồng nhạc bài hát dân ca tiếp theo) 

Sau nhiều năm, một lần nữa dân ca bằng tiếng Chơro lại được du dương vang khắp 

bản làng. Người già vui mừng, các em nhỏ thích thú, với ông Điểu Toa lại càng là 

niềm hạnh phúc, bởi đây là thành quả bao năm ông miệt mài tự tìm tòi, nghiên cứu 

chữ viết Chơro từ nhiều nguồn sách xưa và những người có uy tín. Tự ông đã sáng tạo 

ra 26 kiểu chữ cái Chơro dựa trên mẫu chữ Latinh, rồi dịch những cuốn sách, chữ viết 

tiếng Việt thành chữ Chơro dạy lại cho đồng bào dân tộc.  

Đáng ngưỡng mộ hơn khi xuất phát điểm của ông Điểu Toa không phải từ gia đình 

có truyền thống học tập, mà do chính bản thân ông tự nỗ lực phấn đấu với tâm nguyện 

duy nhất: “Còn chữ viết, tiếng nói, dân tộc ấy vẫn còn giá trị văn hóa chảy mãi với 

thời gian”. 

(Chuyển nhạc) 

Ông Điểu Toa sinh ra và lớn lên tại ấp Tín Nghĩa, xã Xuân Thiện, huyện Thống 

Nhất, tỉnh Đồng Nai – địa phương có bề dày về giá trị truyền thống văn hóa dân tộc 

Chơro. Từ năm 14 tuổi, ông đã mồ côi cả cha lẫn mẹ. Vì tự mưu sinh, một cậu bé vừa 

học xong lớp 7 đã phải đi chăn bò thuê để cùng với anh trai nuôi 2 em.  

Suốt 4 năm chăn bò thuê, trưa nào ông cũng cùng nhóm trẻ chăn bò người Chơro 

trong làng lấy nắp nồi, lon nhựa chơi trò đánh cồng chiêng, hát dân ca Chơro. Vì mê 

cồng chiêng, ca hát nên trong làng, ngoài xã mỗi khi có tổ chức văn nghệ, lễ hội là cậu 

bé chăn bò Điểu Toa có mặt để bắt chước, học tập theo. Đây cũng là khởi nguồn niềm 

tự hào dân tộc lớn dần trong ông. 

Tuổi 18, chàng thanh niên Điểu Toa thôi đi chăn bò thuê và chuyển sang làm thợ 

cưa, bốc vác. Trong thời gian này, ông được đi nhiều, tiếp xúc nhiều với đồng bào 

Chơro trong xã, huyện và những nơi khác, như: Xuân Lộc, Long Khánh tỉnh Đồng 

Nai, Bù Đăng của tỉnh Bình Phước… Nhờ vốn tiếng Chơro tự học, ông tiếp chuyện 

được với rất nhiều người già, người có uy tín, những người am hiểu về phong tục tập 

quán Chơro để tìm hiểu về tiếng nói, chữ viết của dân tộc Chơro mình.  

Thấy ông Điểu Toa có năng khiếu văn nghệ, hiểu biết về phong tục tập quán Chơro, 

Đoàn Thanh niên xã Xuân Thiện đã mời ông giữ chức Bí thư Chi đoàn thanh niên ấp 

Tín Nghĩa và tham gia Đội văn nghệ xã Xuân Thiện. Và cũng vào lúc này, câu hỏi: tại 

sao người ta dịch dân ca tiếng Chơro ra tiếng Kinh hát, mà đồng bào Chơro của ông 

không dịch được bài hát tiếng Kinh ra tiếng Chơro?” trăn trở mãi trong lòng ông, thôi 

thúc ông quyết tâm đi tìm cho được chữ viết của dân tộc mình. 

(Phỏng vấn) 



Salyna: Ông đã bắt đầu quá trình đi tìm chữ viết Chơro của mình như thế nào ạ? 

Ông Điểu Toa:  Khi đi chăn bò, khi làm việc, tôi suy nghĩ, sau này con cháu mình 

không nhớ chữ viết, không nói tiếng dân tộc, chỉ nói tiếng Việt, mình làm sao có chữ, 

cất giữ, để con cháu sau này nhìn thấy để học. 

Salyna: Ông lần tìm được chữ viết Chơro là trong hoàn cảnh nào ạ? 

Ông Điểu Toa: Có một người chú, thầy giáo dạy tiếng Chơro, từ đó tôi học theo 

chú. Năm 2014, tình cờ tôi đi tìm chữ, tìm tài liệu chữ viết và tìm được mục sư Điểu 

Xảo tặng cho cuốn sách “Em học vần tiếng Chrau Jro”. 

Salyna: Lần đầu tiếp xúc được với chữ viết của dân tộc mình, cảm xúc của ông ra 

sao? 

Ông Điểu Toa: Khi tiếp xúc với chữ viết dân tộc, tôi rất vui mừng, khác với những 

gì tôi hình dung vì trước giờ có biết nó ra sao, giờ nhìn thấy đúng là những con chữ 

của hạnh phúc. Qua sưu tầm tôi xin mục sư Điểu Xảo cho tài liệu mình về nghiên cứu. 

Salyna: Chính vì cảm xúc đặc biệt đó mà ông đã có thể sáng tạo ra 26 kiểu chữ cái 

Chơro đúng không ạ? 

Ông Điểu Toa: Đúng vậy, trong quá trình sáng tạo ra 26 chữ cái, trước mình thấy 

sách cũ, mình đọc chữ thì được, còn chữ cái chưa có, mình tự suy nghĩ, nghiên cứu ra 

chữ cái dân tộc Chơro.  

Salyna: Những người già, người giỏi chữ Chơro trong làng và ở nhiều nơi khác đã 

có đánh giá và hỗ trợ gì cho quá trình đi tìm chữ của ông? 

Ông Điểu Toa: Người Chơro mình, giọng nói cũng chia ra từng vùng miền như 

Bắc, Trung, Nam, giọng mỗi vùng nặng nhẹ khác nhau, trong quá trình tìm hiểu tôi 

thấy chữ viết dân tộc Long Khánh là chuẩn nhất. Rồi các già làng, người uy tín từng 

nơi tôi gặp, lý giải từng từ và hổ trợ tôi làm tự điển, họ rất chào đón việc này. 

Salyna: Điều gian khó nhất với ông trong hành trình đi tìm chữ này là gì ạ? 

Ông Điểu Toa: Ban đầu có nhiều khó khăn, soạn thảo bằng tay, bắt đầu nhờ bạn 

đánh máy tính, nhà tôi thời điểm đó không có máy tính, máy tính cũ được cho, tôi tự 

làm, mài mò 80-90%. Tôi tìm đến các thầy ở Bà Rịa- Vũng Tàu, Túc Trưng…đi tìm 

học hỏi ở vùng khác. Tôi đi cả 10 năm rồi. 

Salyna: Trong quá trình dạy chữ Chơro cho các em, điều gì làm ông trăn trở nhất? 

Ông Điểu Toa: Bây giờ chỉ lo cho các em, nói chung các em cũng hiểu được nhưng 

tiếp xúc với người kinh nhiều, chỉ trước quên sao, đòi hỏi bản thân mình phải kiên trì. 

Việc truyền dạy chữ Chơro và cồng chiêng cho thế hệ trẻ có ý nghĩa quan trọng 

trong việc bảo tồn, gìn giữ và phát huy các giá trị của văn hóa của đồng bào Chơro nói 

riêng và các dân tộc thiểu số trên địa bàn tỉnh Đồng Nai nói chung. Những đóng góp 

không ngừng nghỉ của ông Điểu Toa đã được người dân, chính quyền địa phương ghi 

nhận. Nhiều năm liền ông được UBND huyện, UBND tỉnh tặng giấy khen, bằng khen 

vì có thành tích xuất sắc trong công tác dân tộc thiểu số. Bà Thị Nhung – Người dân 

tộc Chơro chia sẻ: 

(Tiếng bà Nhung)  

Thầy Điểu Toa rất nhiệt tình trong công việc, tôi cũng thấy có một người tiếp nối, 

nếu không có Điểu Toa, ngày này không biết thế nào. Tôi phải khen Điểu Toa là người 



hết lòng với việc giữ gìn bản sắc dân tộc, dù bận rộn nương rẫy vẫn hết lòng duy trì lớ 

học miễn phí cho trẻ em. 

Ông Trần Minh Châu - Chủ tịch UBND xã Xuân Thiện, huyện Thống Nhất cho hay: 

(Tiếng ông Châu)  

 “Vừa rồi tôi cũng đề nghị bên xã quan tâm đến Điểu Toa, có hướng dạy cho con 

cháu, ngược lại con cháu học với người Kinh, xã cũng hướng cho dạy học, nhưng dạy 

học tập trung, một là dạy ở UBND xã Xuân Thiện, hai là nhà ông Điểu Toa, tôi cũng 

đề nghị xã quan tâm hỗ trợ kinh phí cho ông Điểu Toa hàng tháng, để có kinh phí dạy 

cho các cháu tiếp thu tiếng dân tộc mình.” 

Có một điều khiến ông Điểu Toa vẫn luôn trăn trở. Đó là hiện ông vẫn chưa tìm ra 

chữ Chơro gốc để đối chiếu với bảng chữ cái của ông sáng tạo. Những người biết chữ 

Chơro mà ông gặp đều không còn nhớ chính xác cách phát âm, viết chữ Chơro, nên dù 

đã tìm ra được 26 chữ cái, các âm chữ Chơro, ông Điểu Toa vẫn chưa có cơ sở khoa 

học cụ thể. Ông chỉ dám đem những điều mình biết, tìm tòi được dạy cho 2 đứa con và 

trẻ em trong làng. Tuy nhiên, câu chuyện đi tìm chữ viết của người Chơro vẫn có 

nhiều người đồng hành cùng ông Điểu Toa, tiếp thêm cho ông rất nhiều động lực và 

khát vọng thực hiện ước mơ này. 

 

Phần 3: Lan tỏa và khát vọng thống nhất chữ viết Chơro  

 

Hành trình tìm lại chữ viết của đồng bào Chơro đã diễn ra trong nhiều giai đoạn 

khác nhau, cũng diễn biến ở nhiều địa phương. Tại tỉnh Bà Rịa – Vũng Tàu, ông Trần 

Tấn Vĩnh - nguyên Phó Chủ tịch UBMTTQ VN tỉnh được xem là người tiên phong 

cho công cuộc bảo tồn văn hoá dân tộc Chơro. Ông Vĩnh đã lập ra hệ thống với 34 đơn 

vị chữ cái. Quyển từ điển Việt – Chơro của ông với hơn 10.000 từ đã được Sở Khoa 

học và Công Nghệ của tỉnh Bà Rịa – Vũng Tàu nghiệm thu từ năm 2007.  

Còn ông Điểu Toa tại Đồng Nai đã tìm cách bảo tồn ngôn ngữ của Chơro thông qua 

việc sưu tầm những tài liệu còn sót lại và tham khảo từ các nhà nghiên cứu và người 

cao tuổi. Ông tạo ra một bộ chữ viết Chơro dựa trên ký tự La-tinh với 26 chữ cái, biên 

soạn cuốn từ điển với độ dày 100 trang, trình xin ý kiến chính quyền để cuốn từ điển 

được phát hành.  

Hay như anh Điểu Bình, người đồng bào dân tộc Chơro ngụ tại Tp. Biên Hòa đã lập 

trang Facebook Pa lây Jro để thu thập và giới thiệu văn hóa, ngôn ngữ của đồng bào 

Chơro. Anh Điểu Bình còn dành nhiều thời gian tìm hiểu, sưu tầm ngôn ngữ của người 

Chơro, đối sánh với ngôn ngữ tiếng Việt và giới thiệu rộng rãi đến cộng đồng. 

Còn nhiều nữa những công trình nghiên cứu về chữ viết Chơro, nhưng một điều 

đáng buồn và cần suy ngẫm chính là: Vì sao đến nay người Chơro vẫn chưa có chữ 

viết thống nhất? Đây là câu hỏi chưa có lời giải đáp xác đáng, và cũng là trăn trở của 

nhiều thế hệ đồng bào Chơro. Sinh thời lúc đi đến nhiều địa phương tìm lại chữ viết 

của dân tộc mình, ông Trần Tấn Vĩnh – tác giả quyển từ điển Việt – Chơro tại tỉnh Bà 

Rịa – Vũng Tàu từng chia sẻ: 

(Tiếng ông Vĩnh) 

 



Thành quả chữ viết Chơro chỉ là công trình nghiên cứu cá nhân, quy mô và phạm vi 

phổ biến chưa cao nên tính thống nhất trong cộng đồng chưa có, nên mỗi địa phương, 

mỗi khu vực làm một kiểu. 

Để tìm được một phương án thống nhất chung, ông Điểu Sầu – Người nhiều năm 

nghiên cứu về văn hóa đồng bào dân tộc Chơro, giảng viên trường Văn hóa nghệ thuật 

tỉnh Đồng Nai cho rằng: 

(Tiếng ông Sầu) 

Phải có người truyền dạy, phải có người am hiểu về ngôn ngữ và phải có từ điển 

thống nhất. Ví dụ người Chơro ở Vũng Tàu nói, mà người Chơro ở dưới này không 

nghe hiểu, vì tên gọi khác nhau. Chỉ cách một con đường thôi, ví dụ “bắp”, một cái từ 

đó đã có 2 tên gọi Chơro khác nhau rồi. Phải đi nghiên cứu tại các vùng miền có 

người Chơro sinh sống, để thống nhất lấy cái từ đó, coi bao nhiêu phần trăm đồng ý 

lấy từ này. Nên từ điển chung cũng rất quan trọng. 

Như vậy, để có thể có sự thống nhất chung trên cơ bản chữ viết của dân tộc Chơro, 

cần có nguồn lực để khảo sát sự khác nhau trong ngôn ngữ ở mỗi địa phương có người 

Chơro sinh sống, đây là điều mà ông Điểu Toa trăn trở và mong muốn được thực hiện: 

(Tiếng ông Toa) 

Tôi mong muốn Nhà nước tài trợ để mình yên tâm, để mình tập trung làm, bây giờ 

còn khó khăn, mong muốn có sự giúp đỡ có nguồn đó mình làm, mình sưu tầm nhiều 

về văn hóa dân tộc mình, các tỉnh Bà Rịa – Vũng Tàu, những nơi đó cũng đang sưu 

tầm và có những người lớn tuổi, người ta biết rất nhiều. Sẽ cố gắng thực hiện nguyện 

vọng này. 

Hiện tại, ở các khu vực trên địa bàn tỉnh Đồng Nai có đông người đồng bào dân tộc 

Chơro sinh sống, những người có uy tín trong đồng bào dân tộc thường xuyên thực 

hiện công tác vận động, tuyên truyền người dân gìn giữ, phát huy chữ viết dân tộc 

mình, kêu gọi những ai am hiểu, lưu giữ được những tài liệu về chữ viết dân tộc cùng 

chung tay đóng góp, hỗ trợ để hoàn thiện kho dữ liệu, tạo cơ sở truyền dạy chữ viết 

dân tộc. Ông Đào Ngọc Đức – Người có uy tín trong đồng bào dân tộc Chơro, huyện 

Cẩm Mỹ nói: 

(Tiếng ông Đức) 

Ngôn ngữ thì di truyền từ đời ông, đời cha tới đời con. Mình có con có cái thì tập 

tiếng nói. Bà con dân tộc tụi tui sống với người Kinh rất nhiều, nhất là phải đi học 

tiếng phổ thông, thứ nhất là hòa hợp với tiếng người Kinh, nên tụi tui phải chủ động. 

Hướng đi này không hề dễ dàng và chắc chắn là hành trình rất dài, tuy nhiên, con 

đường đi tìm con chữ cho dân tộc luôn cần có những bước chân dám nghĩ, dám làm và 

không ngại gian khó. Thời gian qua, Đồng Nai đã có nhiều chủ trương, chính sách bảo 

tồn và phát huy tiếng nói, chữ viết của đồng bào các dân tộc thiểu số, trong đó có 

người Chơro. Ban dân tộc tỉnh Đồng Nai đã khẳng định: trên hành trình ấy, người 

Chơro sẽ không phải đi một mình. Ông Nguyễn Văn Khang– Trưởng Ban dân tộc tỉnh 

Đồng Nai cho hay: 

 (Tiếng ông Khang) 

Tiếng nói thì có rồi giờ có chữ viết nhưng nó chưa được đầy đủ, phải góp nhặt chỗ 

này chỗ kia. Có người mới tiếp cận nghe thôi không biết chữ viết thế nào. Thế thì 



chúng tôi sẽ có khảo sát từng vùng dân tộc Choro khi mỗi vùng có mỗi cái khác nhau 

thì hệ thống lại, để trên cơ sở đó sẽ có kế hoạch nghiên cứu latinh hóa chữ viết của 

đồng bào lên. Trên cơ sở đó làm nền tảng để phổ cập lại.  

Ngôn ngữ, tiếng nói là tài sản vô giá của mỗi dân tộc, là âm giai độc đáo, đặc trưng, 

tạo nên bản nhạc ngôn ngữ đa sắc đại dân tộc Việt Nam. Khát vọng có tiếng nói và 

chữ viết riêng là quyền lợi chính đáng của mỗi dân tộc, dân tộc nào cũng có quyền 

bình đẳng và tự do phát triển ngôn ngữ của riêng mình. Những chủ trương, văn bản 

pháp luật ban hành cho thấy sự quan tâm của Đảng và Nhà nước trong bảo tồn, phát 

huy việc dạy và học ngôn ngữ, chữ viết của các dân tộc thiểu số. Vấn đề này cũng 

được đưa ra thảo luận tại kì họp thứ 5, Quốc hội khóa XV, Bộ trưởng, Chủ nhiệm Ủy 

ban Dân tộc Hầu A Lềnh khẳng định: 

(Tiếng ông Lềnh) 

Hiện nay Chính phủ đã có rất nhiều chính sách, trước hết là Nghị định 82 của 

Chính phủ về việc học và nói, chữ viết trong các cơ sở giáo dục và trung tâm giáo dục 

thường xuyên; trong Quyết định 1719 tại Dự án 5 cũng có dự án là đào tạo cho đội 

ngũ cán bộ về tiếng nói và chữ viết của người dân tộc. Đối với người dân tộc thiểu số 

ở các trường thì có chính sách để hỗ trợ cho học sinh về chữ viết của mình thì vấn đề 

này thuộc trách nhiệm của Bộ Giáo dục đào tạo, Bộ cũng đang triển khai để đào tạo 

đội ngũ giáo viên, thiết kế chương trình giảng dạy. Theo quan điểm của tôi, còn một 

giải pháp hết sức quan trọng, đó là công tác tuyên truyền, vận động để người dân tự 

hào và tôn trọng đối với phong tục tập quán, đặc biệt là tiếng nói và chữ viết của 

mình. Nếu đánh mất đi thì có nghĩa là có nguy cơ sẽ đánh mất đi dân tộc đó. 

Đối với đồng bào dân tộc Chơro, câu chuyện đi tìm và thống nhất từ điển chữ viết 

đã có một trang sử mới, thêm nhiều thành tựu và nhiều đồng bào tâm huyết, nghị lực 

cùng tham gia. Tin rằng với ý chí và sức bền đó, người Chơro sẽ đến được vạch đích 

cuối cùng. Trước mắt, như nhận định Bộ trưởng, Chủ nhiệm Ủy ban Dân tộc, là phải 

tiếp tục dạy cho thế hệ trẻ hiểu được giá trị của việc phải gìn giữ và lưu truyền bản sắc 

văn hóa tốt đẹp của dân tộc mình. Từ việc hiểu đúng, hiểu đủ về trách nhiệm của bản 

thân với dân tộc, với cha ông thì các em mới yêu thích và sẵn sàng học tiếng nói, chữ 

viết và các hình thức văn hóa dân gian khác của dân tộc Chơro. Đó cũng là tâm niệm 

của ông Điểu Toa cũng như nhiều nhà nghiên cứu khác trên hành trình tìm lại chữ viết 

dân tộc bị thất lạc của mình: 

Băng:  

Hòa nhập mà không giữ được bản sắc văn hóa, chữ viết thì hòa tan mất rồi. Chủ 

trương nhà nước quan tâm về trường học, tiếng nói và chữ viết người dân tộc thiểu số 

làm tôi mừng lắm. Mình là người con dân tộc đó, thì phải có trách nhiệm đối với tiếng 

mẹ đẻ của mình. Khó khăn mấy cũng phải làm. 

(Kéo dài nhạc nền để chào kết) 

Đến đây thì Chương trình phát thanh tiếng dân tộc tuần này của Đài PT-TH 

ĐN xin được khép lại. Hy vọng qua 30 phút của chương trình đã mang đến cho 

quí thính giả những phút giây hữu ích và ý nghĩa. 

Quí vị đừng quên giờ phát sóng của chương trình, 6h30 sáng thứ Hai hằng 

tuần, trên sóng fm97,5Mhz. Salyna cùng những người thực hiện chương trình xin 

thân ái chào tạm biệt./. 

 



 

- Hết - 

 


